
Luise Büchner-Gesellschaft e.V. 
Luise-Büchner-Bibliothek ● Kasinostr. 3 ● 64293 Darmstadt 

www.luise-buechner-gesellschaft.de, info@luise-buechner-gesellschaft.de 

________________________________________________________________ 

 

 

 

Luise Büchner-Preis für Publizistik 2025 

verliehen am 23. November 2025 in Darmstadt  

Dankrede der Preisträgerin: Antje Schrupp 

 

 

 

 

  



 

 

Liebe Bettina, liebe Luise-Büchner-Gesellschaft, danke für den Preis. 

Liebe Frau Förster und liebe Frauen vom Lions Club Louise Büchner, 

vielen Dank für die Unterstützung, vielen Dank für diese schöne Feier, 

für dieses Ambiente. Ich bin völlig gerührt, und liebe Dorothee: Was 

haben wir schon alles gemacht, Hammer!  

Ich freue mich wirklich sehr, sehr, sehr, dass ich als 13. Preisträgerin des 

Luise-Büchner-Preises heute ausgezeichnet werde, in einer Reihe mit 

lauter tollen Frauen. Und was wir vielleicht alle gemeinsam haben, ist 

das, was du, liebe Dorothee, Unerschrockenheit genannt hast, also die 

Lust und den Mut, - obwohl, ich würde es gar nicht mutig nennen – 

Meinungen in die Welt zu geben und zirkulieren zu lassen und neugierig 

darauf zu sein, was zurückkommt.  

Ich glaube, Luise Büchner hätte das gut gefallen. In ihrem Buch »Die 

Frauen und ihr Beruf« schreibt sie nämlich, dass es einen Punkt des 

weiblichen Lebens gibt, den man gar nicht entschieden genug 

bekämpfen könne, und zwar den „Indifferentismus“. 

Das Wort habe ich gleich in meinen Wortschatz aufgenommen: den 

„Indifferentismus“, also die Gleichgültigkeit, mit der, wie sie schreibt, 

„heute noch die meisten (Frauen) nicht allein einer Bewegung 

entgegenbringen, die sich direkt auf ihr Geschlecht bezieht, sondern mit 

dem sie überhaupt die Welt an sich vorübergleiten lassen. Auch die 

Frau“, schreibt Luise Büchner, „soll und muss sich eine Überzeugung 

herausbilden. Auch sie soll ihre Stellung nehmen zu der sie umgebenden 

Welt, ganz ebenso wie der Mann. Der große Florentiner“ (damit meint sie 

Dante) „weist in seinem unsterblichen Werke, in seinem Weltgericht, 

einen der tiefsten Höllenkreise denen an, die sich zu keiner Partei halten, 

die keine eigene Meinung haben.“  



 

 

Das mit dem Höllenkreis finde ich ein bisschen stark, aber im Prinzip 

finde ich es eine interessante Position, die Frauen aufzurufen - und 

damit alle Menschen -, nicht indifferent zu sein gegenüber dem, was in 

der Welt passiert, und die eigene Meinung zu äußern. Aber leider höre 

ich heute mehr als früher, und zunehmend gerade von Frauen, aber 

auch von Männern, aber von mehr Frauen als Männern, dass sie sich 

nicht mehr politisch äußern wollen. Dass sie die Umstände zu gefährlich 

finden, dass sie Angst vor Shitstorms haben, dass sie oft auch gar nicht 

mehr wissen, wie sie sich ihre Meinung bilden sollen, weil die Probleme 

so komplex sind, dass man nicht mehr weiß, wem man glauben soll, 

denn die verschiedenen Positionierungen sind fast immer auch schon 

ideologisch gefärbt, sodass man sich eigentlich wirklich in jedes Thema 

studierend hineingeben müsste, um es wirklich beurteilen zu können.  

Dann höre ich auch manche, die sagen: Man kann ja doch nichts tun, 

der Käse ist gegessen, der Klimawandel kommt sowieso, das alles nützt 

ja gar nichts mehr. Und manche sagen: Dann ziehen wir uns lieber ins 

Private zurück, in das, was wir kontrollieren können, wo wir noch einen 

Einfluss haben können. Und tatsächlich kann ich das ein bisschen 

verstehen. Die Gefahr ist nämlich real.  

Vor einigen Jahren, und das war noch lange vor der zweiten Trump-

Regierung, wo das, wie wir vorhin gehört haben, sich noch einmal 

tausendfach vermehrt hat, hat der Guardian einmal untersucht, welche 

seiner Autorinnen und Autoren am meisten Hassnachrichten und 

Gewaltandrohungen im Internet bekommen. Von den zehn Autor*innen, 

die am meisten angefeindet wurden, waren acht Frauen, und die zwei 

Männer waren Schwarze. Es ist also nicht so, dass, wenn wir den Verfall 

von Gesprächskultur beklagen, was ja heute viele tun, alle 

gleichermaßen von diesem Verfall betroffen sind. Und es sind nicht 



 

 

immer die, die am lautesten über den Verlust der Meinungsfreiheit 

klagen, auch diejenigen, die am meisten betroffen sind.  

Aber aus all diese Gründen kann ich tatsächlich diese Zurückhaltung 

verstehen, dass man sich dreimal überlegt, soll ich etwas öffentlich 

sagen? Aber ich selbst kann nicht anders. Und deshalb empfinde ich das 

auch nicht als Mut. Ich habe das Bedürfnis, mich zu äußern, ich 

diskutiere gerne, ich streite mich gerne, ich habe gerne unterschiedliche 

Meinungen im Raum und genieße es, wenn man sich darüber 

auseinandersetzt, wenn man auch neue Gedanken im Gespräch mit 

anderen ausprobiert, von denen man vielleicht noch gar nicht so genau 

weiß, ob sie überhaupt stimmen.  

Vor vielen Jahren, als ich angefangen habe zu bloggen, habe ich einmal 

bei einer amerikanischen Bloggerin, Penelope Trunk, an einem Online-

Kurs teilgenommen zum Thema „Wie kann man erfolgreich bloggen und 

eine Followerschaft aufbauen“, und sie hat dabei einen guten Tipp 

gegeben, den ich seither im Kopf habe. Sie hat gesagt: Bevor man einen 

Blogpost veröffentlicht, muss man ein bisschen Angst haben vor den 

Reaktionen. Denn wenn man nicht ein bisschen Angst hat vor der 

Veröffentlichung, hat man wahrscheinlich nichts Interessantes gesagt.  

Und das ist ein Motto, was ich seither beherzige, weil es tatsächlich 

schon zu viel belanglosen Text in der Welt gibt. Und zu viel von dem, 

was ich politische Propaganda nennen würde, also Texte, bei denen von 

vornherein klar ist, was damit bewiesen werden soll, was dann dazu 

führt, dass man sich auch nur noch die Quellen und Belege raussucht, 

die einem passen. Das alles ist Gift für politischen Diskurs. Politischer 

Diskurs muss so sein, dass man so innerlich reingezogen wird, dass 

man dabei nicht merkt, „dass der Zug hinter einem abfährt“, wie in der 

Geschichte, die Dorothee in ihrer Laudatio erzählt hat. 



 

 

Das Ganze zeigt aber auch, dass es nicht ganz so einfach ist mit den 

Ideen der Frauen und damit, sie in die Welt zu bringen, wie Luise 

Büchner sich das damals vielleicht gedacht hat. Luise Büchner hat uns 

Frauen aufgefordert: Sagt eure Meinung, ihr könnt das wie die Männer. 

Aber wir tun das in eine Gesellschaft und in eine Kultur hinein, in der es 

eben für uns nicht genauso einfach ist wie für die Männer. Weil die 

symbolische Ordnung uns Frauen einen anderen Platz zuweist als den 

Männern. Michelle Obama hat kürzlich einen kontroversen Satz gesagt, 

vielleicht haben Sie es mitbekommen, sie hat gesagt: Fragt mich bloß 

nicht, ob ich für die Präsidentschaft kandidieren will, denn ihr seid noch 

nicht bereit für eine Frau als Präsidentin. Und solange ihr das nicht seid, 

fragt mich lieber nicht, ich sag sowieso nein. 

Für uns in Deutschland klingt das ein bisschen gewagt, weil wir 16 Jahre 

Angela Merkel erlebt haben, also sollte man doch meinen, wir hätten 

unter Beweis gestellt, dass wir bereit sind. Aber ich frage mich durchaus: 

Sind wir bereit gewesen?  Was ist eigentlich heute noch von Angela 

Merkel übriggeblieben? War sie jemals da? Und die Veränderungen, die 

sie angestoßen hat in der politischen Kultur, ist davon noch was 

übriggeblieben?  

Bei einem unserer Treffen, von denen Dorothee erzählt hat, hatten wir 

ein Bild dafür gefunden, denn wir haben uns schon länger über die Frage 

Gedanken gemacht: Was können Frauen eigentlich bewegen, wenn sie 

gesellschaftliche Machtpositionen haben? Wenn sie also 

Bundeskanzlerin sind zum Beispiel? Uns sind viele Fälle eingefallen von 

Frauen, die durch die Emanzipations- und Gleichstellungsbewegung 

tatsächlich zu Macht und Einfluss gekommen sind. Denn wir haben ja 

heute, anders als Luise Büchner, schon Erfahrungen mit Frauen in 

Machtpositionen. Und als wir darüber nachdachten, ist uns aufgefallen, 

dass diese Frauen tatsächlich auch Dinge bewegen konnten, sie haben 



 

 

Neues eingeführt und Ideen umgesetzt, aber uns ist eben auch noch 

etwas anders aufgefallen: In dem Moment, wo sie weggingen, in Rente 

zum Beispiel, ist die Institution, in der sie tätig waren, wieder 

zurückgeflossen, wie so ein träger Schlamm, den man mit einem Stock 

aufwühlt, aber sobald man mit dem Rühren aufhört, geht die Masse 

wieder in ihren Ursprungszustand zurück und das Rühren hinterlässt 

keinerlei Spuren.  

Deshalb glaube ich, wenn wir heute über den Zustand von Demokratie, 

Bürgerrechten, Parlamentarismus und so weiter nachdenken, dann 

reicht es nicht, die Angriffe abzuwehren, die von Rechtsaußen kommen, 

sondern wir müssen uns auch fragen, ob nicht vielleicht grundsätzlich 

schon an dem Setting etwas falsch gewesen ist. 

Momentan wird ja viel von diesem so genannten „Gendern“ gesprochen, 

also von dem Bemühen, über die Welt in einer geschlechtsinklusiven 

Form zu sprechen. Im Zuge dessen haben wir uns auch angewöhnt, das 

in Bezug auf die Gründungsüberzeugung der parlamentarischen 

Demokratie zu machen, also „Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit“, das 

Motto der französischen Revolution. Es hat sich eingebürgert, das 

klammheimlich zu korrigieren und von „Freiheit, Gleichheit, 

Geschwisterlichkeit“ zu sprechen, weil das „Brüderlichkeit“ in 

Gesellschaften, die gleichberechtigt sein wollen, irgendwie falsch klingt. 

Aber ich mache das eigentlich nicht mehr. Ich sage „Freiheit, Gleichheit, 

Brüderlichkeit“, um daran zu erinnern, wo wir herkommen, nämlich aus 

einer männlichen Welt, die die Frauen von der Politik und aus dem 

öffentlichen Raum ausgeschlossen hat. Und wir sind ehrlicherweise nicht 

an einem Punkt, wo man das durch „Geschwisterlichkeit“ ersetzen kann. 

Das ist momentan einfach noch nicht wahr. Olympe de Gouges, die den 

Ausschluss der Frauen aus den bürgerlichen Rechten der Demokratie 



 

 

schon ganz am Anfang kritisiert hat und erkannte, dass das kein 

nachhaltiges demokratisches System ist, sondern eines, das auf inneren 

Widersprüchen aufbaut, wurde dafür auf der Guillotine hingerichtet. Das 

war kein Versehen, kein Justizirrtum. Die Männlichkeit unserer 

Institutionen ist not a bug, it's a feature. 

Und wir, wir Frauen und Queers, wir müssen mehr wollen als nur 

mitmachen. Wir müssen nicht nur einen Fehler im System beheben, 

indem wir formal gleiche Rechte beanspruchen, sondern Freiheit, 

Aufklärung, Demokratie von Grund auf neu denken und fragen: Wie 

müsste das alles eigentlich beschaffen sein, wenn Frauen wirklich als 

gleichberechtigte Menschen gelten?  

Bisher sind die meisten davon ausgegangen, dass die Frauen sich 

ändern müssten, dass sie sich anpassen müssten, dass sie den 

Männern ähnlich werden müssen, zum Beispiel lauter reden, mehr reden 

und so weiter. Dass sie sich entweder mehr „reinhängen“ müssen oder 

aber sich nicht über einen untergeordneten Status beklagen dürfen. 

Carla Lonzi, eine italienische Feministin, die auch die Italienerinnen, von 

denen wir beeinflusst sind, wiederum sehr stark beeinflusst hat, schrieb 

schon 1974 etwas sehr Kluges: „Die Frau ist, so wie sie ist, ein 

vollständiges Wesen. Die Veränderung muss nicht an ihr geschehen, 

sondern an der Art und Weise, wie sie sich im Universum sieht und wie 

die anderen sie sehen.“ 

Und das ist es, was die Frauenbewegung geschafft hat: Dass wir, die 

Frauen, uns selbst anders sehen. Das schließt sehr gut an das Zitat an, 

das du, Dorothee, am Ende deiner Laudatio vorgetragen hast. Die 

Frauen haben sich sehr verändert, und auch ihr Selbstbewusstsein hat 

sich geändert. Die Frauen fühlen sich heute nicht mehr minderwertig 

oder untergeordnet oder zweitrangig. 



 

 

Aber ich bin mir nicht ganz sicher, ob die Welt das schon verstanden hat. 

Manchmal glaube ich nämlich, nicht. Obwohl die Frauen sich bemüht 

haben. Luisa Muraro hat mal zur Begründung, warum die 

Frauenbewegung so viele Frauenbuchläden gegründet hat, unter 

anderem der in Mailand, aber natürlich auch in Deutschland: Die Frauen 

haben der Welt so lange Kinder und Nahrung und Fürsorge geschenkt, 

es wird höchste Zeit, dass sie ihr auch Ideen schenken. Deswegen die 

Frauenbuchläden, deswegen die Frauenbuchverlage, deshalb freue ich 

mich auch, dass Sina Hauer heute hier ist, die Verlegerin vom Helmer 

Verlag, in dem schon meine Dissertation erschienen ist und seither viele, 

viele Bücher. Frauenverlage, Frauenbuchläden, Vorträge und 

Diskussionen, Frauen die Bücher geschrieben, gelesen, gekauft, verlegt 

haben, all das, um Ideen in die Welt zu bringen.  

Aber erst kürzlich gab es wieder eine Untersuchung, dass die Bücher der 

Top-Ten-Bestseller-Autorinnen nur zu 19 Prozent von Männern gelesen 

werden, und zu 81 Prozent von Frauen. Es kann schon so klar gesagt 

werden: Frauen interessieren sich für die Ideen von Frauen, aber 

Männer nicht. Von fünf Büchern, die männliche Sachbuchrezensenten 

besprechen, sind vier von einem Mann geschrieben und nur eins von 

einer Frau. Wenn Frauen Sachbücher rezensieren, ist das Verhältnis 

halbwegs ausgeglichen, allerdings besteht selbst bei ihnen ein leichtes 

Übergewicht bei den Büchern männlicher Autoren. 

Ich frage mich schon lange, woran das liegt, weil es für mich ganz 

anders ist. Als ich in den 1980er-Jahren Politikwissenschaft studierte, 

war gerade eine fünfbändige „Geschichte der politischen Ideen“ 

erschienen, herausgegeben von Herfried Münkler und Iring Fetscher. Ich 

habe mir damals den Spaß gemacht, den Index durchzuschauen: Von 

den 5.000 Namenseinträgen waren gerade Mal zwei Prozent von 

Frauen. Was wir in den 1980er-Jahren im Fach Politikwissenschaft 



 

 

studiert haben, war Männerpolitikwissenschaft plus Hannah Arendt - 

Hannah Arendt gab es damals schon im Curriculum, aber sie war 

praktisch die einzige Frau, die vorkam.  

Als ich dann diese Frauenliteratur fand, diese Frauenbuchverlage, war 

das eine Erleuchtung, zu sehen: Wow, es gibt so viele Frauen, die 

Bücher geschrieben haben, auf die ich mich beziehen kann. Nicht weil 

sie mich alle überzeugten, es gibt auch viele Frauen, die Quatsch 

erzählen. Aber allein, dass es diese Auswahl gab, auf die ich mich 

beziehen konnte, diese Vielfalt in einem weiblichen Ideenkosmos, hat 

mich elektrisiert.  

Aber meine männlichen Kommilitonen nicht, sie waren gleichgültig. Und 

ich glaube, das liegt nicht daran, dass sie uninteressiert waren, sondern 

daran, dass viele Männer bis heute nicht vermuten, dass Frauen etwas 

zu sagen haben, was sie nicht auch selber sagen könnten. Sie sagen: 

Es ist doch egal, ob ein Buch von einem Mann oder einer Frau 

geschrieben wurde. Und ja, sie glauben das wirklich, dass es egal ist. 

Und tatsächlich versuchte ich die ganze Zeit zu vermitteln, dass es nicht 

egal ist, ob eine Welt nur aus Männern besteht oder auch aus anderen 

Menschen, aber es ist nicht so leicht, wenn wir nicht mit so banalen 

Ideen kommen wollen, wie: Frauen sind besser als Männer und so 

weiter. Das alles stimmt ja nicht. Es geht um eine gewisse andere 

Qualität, die es gerade in der Politik mit sich bringt, wenn man aus 

verschiedenen Perspektiven denkt. Und die müsste irgendwie in die Welt 

kommen, aber ehrlich gesagt, ich habe inzwischen keine Lust mehr, es 

den Männern hinterherzutragen.  

Zum Beispiel zu erklären, dass es nicht darum geht, die weibliche 

Autorin parallel zum männlichen Autor zu profilieren. Ich glaube nicht an 

den originalen Autor, der schöpferisch am Schreibtisch sitzt und tolle 



 

 

Inspirationen hat aus dem Nichts heraus und dann wie so ein Genie mit 

einem Werk in die Welt tritt. Aus der Laudatio von Dorothee habt ihr ja 

mitbekommen, wie Ideen entstehen können im gemeinsamen Denken, in 

gemeinsamen Gesprächen. Und irgendwann wird da womöglich auch 

ein Text draus, und unter diesem Text steht ein Name, und das ist auch 

richtig so. Weil so ein Text muss ja auch geschrieben werden, und 

jemand muss die Verantwortung dafür tragen. Aber die Ideen selbst, die 

entstehen im Diskurs. Und ich denke, das ist nicht nur bei uns 

Feministinnen so, sondern das ist bei allen so. Nur nicht alle geben das 

zu. Manche reklamieren das, was sie schreiben, für sich, sie denken, 

dass es ihre alleinigen Ideen sind. Aber ich zumindest kann das für mich 

nicht unterscheiden, was von dem, was ich zum Beispiel auch hier jetzt 

sage, meine eigene Idee ist, oder ob ich es irgendwo zusammen mit 

anderen ausgearbeitet habe. Das lässt sich überhaupt nicht voneinander 

trennen. 

Es gibt so viele Gelegenheiten, bei denen ich etwas lerne und verstehe. 

Manchmal gibt Situationen, wo jemand was sagt und bei mir macht es 

Klick. Eine dieser Situationen hat sich vor Jahren mal abgespielt, ich 

glaube, es war in Baden-Württemberg im Vorfeld von Kommunalwahlen. 

Wir haben über Frauen und Politik gesprochen und darüber geklagt, wie 

wenige Frauen vor allem in der Kommunalpolitik sind. Hinterher kam 

eine Frau zu mir und erzählte: Ja, sie hätte sich „breitschlagen lassen“, 

auf der Liste ihrer Partei zu kandidieren, weil sich von allein nicht genug 

Frauen gefunden hätten, aber sie hoffe eigentlich, dass sie nicht gewählt 

wird. Und da habe ich verstanden: Was für eine Energieverschwendung 

ist das eigentlich? Sollte diese Frau nicht besser irgendwas machen, von 

dem sie hofft, dass es klappt und nicht, dass es nicht klappt? Etwas, das 

im Einklang mit ihrem Begehren steht? Und das ist so ein Beispiel für die 



 

 

Grenzen einer Politik, die versucht, die Welt zu verändern, indem sie 

Frauen dazu einlädt, „mitzumachen“. 

Aber das „Mitmachen lassen“ klappt nicht. Man muss, wenn man andere 

dazu bringen will, bei den eigenen Projekten mitzumachen, ein 

gemeinsames Begehren finden, das beide haben. Das Problem haben ja 

nicht nur Männer in Bezug auf Frauen, zum Beispiel Organisationen und 

Gruppen, die sich wundern, dass keine Frauen bei ihnen mitmachen 

wollen, sondern das betrifft ja auch zum Beispiel eine bestimmte Schicht 

von Frauen, die sich wünschen, dass mehr jüngere Frauen oder mehr 

Frauen mit Migrationshintergrund mitmachen. Aber dieses „Mitmachen“ 

ist immer ein falscher Ansatz. Wenn man mit anderen zusammen etwas 

machen will, muss man zunächst einmal Beziehungen aufbauen, die 

dann ein gemeinsames Begehren entstehen lassen können.  

Politik beginnt also viel früher als wir denken. Dazu gibt es noch einen 

schönen Spruch der Italienerinnen, und damit komme ich an den Anfang 

zurück und zu Luise Büchners Aufforderung an uns Frauen, nicht 

gleichgültig zu sein, sondern uns mit unserer eigenen Meinung in die 

Welt einzuklinken: Ich meine den Satz „Das ist schon Politik“. Es gibt 

viele Dinge, die wir tun, die vor allem Frauen tun, und die „schon Politik 

sind“, ohne dass wir uns dessen bewusst sind. 

Eines der Bücher, die Dorothee und ich zusammen übersetzt haben, 

heißt „Macht und Politik sind nicht dasselbe“. Darin gehen die 

Italienerinnen der Frage nach, was eigentlich Politik ist. Und sie 

beschreiben es so, dass Politik überall dort stattfindet, wo Menschen 

sich um das Allgemeinwohl sorgen, wo sie versuchen, die Welt 

gemeinsam zu gestalten. Demokratische Politik wäre dann eine Politik, 

wo genau das passiert, wo man sich also bemüht, dass wirklich alle mit 

ihren Bedürfnissen und Wünschen an diesem Prozess beteiligt sein 



 

 

können. Das müsste eigentlich unser Leitbild sein, wenn wir die 

Demokratie retten wollen, wenn wir den Autoritarismus abwehren wollen. 

Welche Formen und welche Praktiken brauchen wir, die es möglich 

machen, dass die Wünsche und Begehren von allen einfließen können in 

die Gestaltung der Welt? Dafür muss man bereits das Setting ändern 

und nicht nur die Proklamation. Das, was getan wird, ist ganz oft „schon 

Politik“, wenn man etwa in Familien darüber nachdenkt, wie man die 

Hausarbeit aufteilt, wenn man in Büros darauf aufmerksam macht, dass 

es immer dieselben Leute sind, die den Kaffee kochen oder die die 

Kaffeemaschine reinigen. Wenn man sich überlegt, wer putzt überhaupt 

den Platz, an dem ich tagsüber arbeite. Überall, wo man sich über die 

Gestaltung der gemeinsamen Welt Gedanken macht und sich nicht nur 

auf die eigene Familie, den eigenen privaten Kreis zurückzieht, sondern 

den öffentlichen Raum im Blick hat, das Allgemeinwohl, dann ist das 

schon Politik. Der Ort, an dem Demokratie, Gleichberechtigung und 

dergleichen eingeübt werden. Zu denken, Politik ist das, was in der 

Tagesschau kommt oder in Parlamenten stattfindet, ist ein viel zu 

beschränkter Rahmen. Ich muss nicht in eine Partei eintreten, um Politik 

machen zu können. 

Und um zum Schluss noch einmal den Appell von Luise Büchner 

aufzugreifen, würde ich sagen: Wir müssen nicht ein weibliches 

Pflichtbewusstsein entwickeln, wir müssen uns nicht „breitschlagen 

lassen“, um uns für die Demokratie zu engagieren und sie zu retten, 

sondern eigentlich brauchen wir mehr Aufmerksamkeit, mehr Liebe also, 

für die Orte, an denen jetzt tatsächlich schon Politik stattfindet und wo 

wir selber vielleicht sogar schon Politik machen, ohne das so zu nennen. 

Diese Aushandlungen zu stärken, die Leute zu würdigen, die das 

machen, zum Beispiel auch ein Engagement wie Ihres in der Luise-

Büchner-Gesellschaft, die Sie mit Ihrem Engagement oder eben auch 



 

 

mit so einem Preis wie heute eine Öffentlichkeit schaffen, die es sonst 

nicht gegeben hätte, aber auch Leute, die sich sozial engagieren, die 

Projekte initiieren für Leute, die benachteiligt sind und so weiter. Das 

alles „ist schon Politik“. 

Sich die Qualität dieser Politik bewusst zu machen, das ist aus meiner 

Sicht schon ein erster Schritt, um die Demokratie zu retten. Und auch 

dabei können wir uns auf Luise Büchner berufen, die genau für dieses 

Zusammengehen von Engagement für das öffentliche Leben und dem 

persönlichen Begehren stand. Politik bedeutet nicht, sich aufzuopfern 

und breitschlagen zu lassen, sondern mit Lust dahin zu gehen, wo man 

ein Engagement sinnvoll und befriedigend erlebt. In diesem Sinne hat 

Luise Büchner uns Frauen zugerufen, aber ich glaube, das könnte man 

allen Menschen und auch den Männern zurufen:  

„Oh, ihr rosigen Kinder, euren Frohsinn und eure Heiterkeit möchten wir 

um keinen Preis der Welt euch rauben. Ihr sollt Rosen ins Haar flechten 

und das weiße Gewand tragen, aber darunter die Rüstung der Pallas 

Athene.“ 

Damit bedanke ich mich nochmal sehr herzlich bei Ihnen. Dankeschön. 

 

 

 

 

 

 


